
Министерство образования и науки Российской Федерации 

ФЕДЕРАЛЬНОЕ ГОСУДАРСТВЕННОЕ БЮДЖЕТНОЕ 

ОБРАЗОВАТЕЛЬНОЕ УЧРЕЖДЕНИЕ ВЫСШЕГО ОБРАЗОВАНИЯ 

«САРАТОВСКИЙ НАЦИОНАЛЬНЫЙ ИССЛЕДОВАТЕЛЬСКИЙ 

ГОСУДАРСТВЕННЫЙ УНИВЕРСИТЕТ 

ИМЕНИ Н.Г.ЧЕРНЫШЕВСКОГО» 

 

 

Кафедра теологии и религиоведения 

 

Межконфессиональные и государственно-конфессиональные 

взаимоотношения в истории России и Саратовской области: исторический 

и правовой аспекты 

 

АВТОРЕФЕРАТ ВЫПУСКНОЙ КВАЛИФИКАЦИОННОЙ РАБОТЫ 

МАГИСТРА 

 

 

студента 2 курса 242 группы 

направления 47.04.03 Религиоведение 

философского факультета 

Пшеничникова Александра Андреевича 

 

 

Научный руководитель  

к.ф.н., профессор                 ______________________                  И.А. Дорошин 

Зав. кафедрой 

д.ф.н., профессор                 ______________________                    В.П. Рожков 

 

 

Саратов, 2017 г. 



Введение 

Актуальность исследования. Историческое развитие российского 

государства, являющееся по своей сути вбиранием новых территорий с 

проживающими на них различными этническими и религиозными 

сообществами, привело к тому, что современная Россия – это одно из самых 

культурно-богатых государств. Этот факт наложил отпечаток на всю её 

историю, заставив, тем самым, в государственной политике учитывать 

интересы всех конфессий и национальностей.  

Государственно-конфессиональные отношения – явление сложное и 

многоаспектное, имеющее свою проекцию во взаимоотношениях между 

конфессиями. Состояние отношений между государством и религиозными 

образованиями – результат длительного развития политических и 

общественных институтов. Роль религиозных институтов в российском 

обществе за годы, прошедшие после распада Советского Союза, серьёзно 

возросла. По сравнению с советским периодом изменились и очертания 

государственной политики в области организации межконфессионального 

взаимодействия, а также само положение религий в государстве.  

Была выработана новая нормативно-правовая база, которая 

регламентирует не только существование конфессий на территории России, но 

и правила ведения их деятельности. Все указанные факторы свидетельствуют о 

том, что необходимо подвергнуть скрупулезному анализу и разработке не 

только государственно-конфессиональные, но и межконфессиональные 

отношения во всей исторической и нормативно-правовой полноте. 

Степень разработанности проблемы напрямую зависит от 

выраженности проблемы в правовых документах. Следует отметить обилие 

формализованных правовых решений самого различного уровня в России, но в 

особенности в СССР и РФ, в Российской империи – Свод законов РИ, Акт об 

укреплении начал веротерпимости. Обилие документации может говорить не 

только о разработанности, но и нерешенности проблем, а множество решений 



может указывать на противоречивость позиции структуры, от которой должен 

исходить управленческий импульс.  

Важнейшим источником являются социальные концепции православной 

Церкви, мусульман и иудеев России, а также католиков, и протестантов – в 

каждой из них есть конкретизация в положениях об отношении к государству и 

другим религиям1.  

Таким образом, социальные положения конфессионально-

государственных документов являются важнейшим источником представлений 

о государственно-конфесиональных отношениях в России, где мы видим 

«отраженную» позицию государства, то, как воспринята роль государства 

конфессиональными объединениями. 

Научно-исследовательскую литературу по данной теме можно 

разграничить по кругу затрагиваемых в ней вопросов. Проблему регулирования 

государственно-конфессиональных отношений в различных аспектах 

разрабатывают М.О. Шахов, И.В. Понкин, А.А. Мамедзаде, С.А. Бурьянов, 

М.П. Мчедлов, Р.А. Набиев, М.С. Стецкевич2. Исследованию текущего 

положения российских конфессий посвящены работы Р.Н. Лункина. М. Бурдо, 

С.Б. Филатова, Р.Н. Силантьева, А.В. Малашенко, Л.Н. Митрохина3. Среди 

                                                             
1 см.: Основные положения социальной программы российских мусульман [Электронный ресурс] // Русский 

архипелаг [Электронный ресурс]: [сайт]. URL: http://www.archipelag.ru/agenda/strateg/konfess/conception/islam/ 

(дата обращения: 15.05.2017); Основы социальной концепции российского иудаизма [Электронный ресурс] // 

Российская цивилизация [Электронный ресурс]: [сайт]. URL: http://xn----ptblgjed.xn--p1ai/node/2498 (дата 

обращения: 15.05.2017); Основы социальной концепции Русской православной церкви [Электронный ресурс] // 

Отдел внешних связей РПЦ  [Электронный ресурс]: [сайт]. URL: https://mospat.ru/ru/documents/social-concepts/ 

(дата обращения: 15.05.2017); Социальная позиция протестантских церквей в России [Электронный ресурс] // 

Консультативный совет глав протестантских церквей России [Электронный ресурс]: [сайт]. URL: http://www.g-

protestant.com/documents/docs/article/81397 (дата обращения: 15.05.2017). 
2 см.: Понкин, И.В. Правовые основы светскости и государства и образования / И.В. Понкин. М.: Про-Пресс, 

2003. 416 с.; Шахов, М.О. Правовые основы деятельности религиозных объединений в Российской Федерации / 

М.О. Шахов. М.: Изд-во Сретенского монастыря, 2013. 528 с.; Бурьянов С.А. Актуальные вопросы свободы 

совести / С.А. Бурьянов. М.: Московская Хельсинская группа, 2012. 192 с.; Мамедзаде, А.А. Свобода совести: 

истоки, становление, правовая охрана / А.А. Мамедзаде. СПб.: Юрид. центр Пресс, 2013. 568 с.; Мчедлов, М.П. 

Толерантность / М.П. Мчедлов. М.: Республика, 2004. 416 с.; Мчедлов, М. П. Политика и религия / М.П. 

Мчедлов М.: Советская Россия, 1987. 258 с.; Набиев, Р.А. Власть и религиозное возрождение / Р.А. Набиев. 

Каз.: Издательство Казанского федерального университета, 2014. 304 с. ; Стецкевич, М.С. Религиозная 

толерантность и нетерпимость в истории европейской культуры / М.С. Стецкевич. СПб.: Филологический 

факультет СПбГУ; Факультет свободных искусств и наук СПбГУ, 2013. 430 с. 
3 см.: Бурдо, М., Филатов, С.Б. Атлас современной религиозной жизни России. Т. 1 / М. Бурдо, С.Б. Филатов. 

М.; СПб.: Летний сад, 2005. 621 с.; Бурдо, М., Филатов, С.Б. Современная религиозная жизнь России: в 4 Т. / М. 



исследователей, занимающихся историей религий как в мире, так и в России 

можно назвать А.А. Алова, Н.Г. Владимирова, Р.Т. Рашкову, А.В. Карташёва, 

О.А. Лиценбергер, С.Н. Савинского, Е.Б. Дёминцеву, Б.З. Фаликова, С.А. 

Зеньковского, С.Ф. Миловидова, А.Е. Катунского, В.И. Гараджу, Н.В. 

Ревуненкову4.  Вопросы межконфессиональных взаимоотношений в своих 

работах затрагивали А.А. Нуруллаев, Е.Г. Балагушкин, Е.Б. Рашковский, Ф. 

Кардини, С.И. Лучицкая5.  

Объект: государственно-конфессиональное взаимодействие в 

межрелигиозном диалоге. 

Предмет: государственное участие в формировании пространства 

межрелигиозного диалога. 

Цель: исследовать потенциал государственно-конфессиональных 

отношений в пространстве межконфессионального взаимодействия. 

                                                                                                                                                                                                          
Бурдо, С.Б. Филатов. М.: Логос, 2004.; Лункин, Р.Н., Филатов С.Б. Статистика религиозной и 

конфессиональной принадлежности россиян: каким аршином мерить / Р.Н. Лункин, С.Б. Филатов // Религия и 

российское многообразие / Науч. ред. и сост. С. Б. Филатов. — М.: Кестонский институт, Летний сад, 2012. 340 

с.; Силантьев, Р.Н. Новейшая история ислама в России / Р.Н. Силантьев. М.: Алгоритм, 2007. 576 с.; 

Малашенко, А.В. Ислам для России / А.В. Малашенко. М.: Российская политическая энциклопедия, 2007. 192 

с.; Малашенко, А.В. Исламские ориентиры Северного Кавказа / А.В. Малашенко. М.: Центр Карнеги, 2001. 139 

с.; Митрохин, Л.Н. Баптизм: история и современность / Л.И. Митрохин. М.: Изд-во РХГИ, 1997. 479 с.; 

Митрохин Л.Н. Религия и политика / Л.И. Митрохин. М.: Знание, 1991. 78 с.; Митрохин Л.Н. Христианство и 

политика: учебное пособие / Л.И. Митрохин. М.: ИФ РАН, 2003. 168 с. 
4 см.: Алов, А.А., Владимиров, Н.Г. Иудаизм в России / А.А. Алов, Н.Г. Владимиров. М.: Институт наследия, 
1997. 98 с.; Алов, А.А., Владимиров, Н.Г. Буддизм в России / А.А. Алов, Н.Г. Владимиров. М.: Институт 

наследия, 1996. 68 с.; Карташёв, А.В. Очерки по истории Русской Церкви: в 2 Т. / А.В. Карташёв. М.: ТЕРРА, 

1993.; Лиценбергер, О.А. Евангелическо-лютеранская церковь Св. Марии (1770-1935) / О.А. Лиценбергер. 

Саратов.: Изд-во Сарат. ун-та, 1995. 102 с.; Лиценбергер, О.А. Римско-католическая церковь в России: история 

и правовое положение / О.А. Лиценбергер. Саратов.: Поволжская Академия государственной службы, 2001. 384 

с.; Рашкова, Р.Т. Католицизм / Р.Т. Рашкова. СПб.: Питер, 2007. 239 с.; Деминцева, Е.Б. Ислам в Европе и 

России / Е.Б. Деминцева. М.: Изд. дом Марджани, 2009. 240 с.; Савинский, С.Н.  История евангельских 

христиан баптистов Украины, России, Белоруссии: Ч 1-2 / С.Н. Савинский. СПб.: Библия для всех, 1999-2001.; 

Фаликов, Б.З. Культы и культура: от Елены Блаватской до Рона Хаббарда / Б.З. Фаликов. М.: Российский 

государственный гуманитарный университет. 2007. 265 с.; Миловидов, С.Ф. Современное старообрядчество / 

С.Ф. Миловидов. М.: Мысль, 1979. 129 с.; Зеньковский, С.А. Русское старообрядчество: в 2 Т. / С.А. 

Зеньковский. М.: Институт ДИ-ДИК, Квадрига, 2009. 688 с.; Катунский, А.Е. Старообрядчество / А.Е. 
Катунский. М.: Политиздат, 1972. 120 с.; Гараджа, В.И. Протестантизм / В.И. Гараджа. М.: Политиздат, 1972. 

200 с.; Ревуненкова, Н. В. Протестантизм /  Н.В. Ревуненкова. СПб.: Питер, 2007. 224 с. 
5см.: Балагушкин, Е.Г. Нетрадиционные религии в современной России: в 2 Ч. / Е.Г. Балагушкин. 1999-2002.; 

Кардини, Ф. Европа и ислам: история непонимания / Ф. Кардини. СПб.: Александрия, 2007. 332 с.; Лучицкая, 

С.И. Образ Другого: мусульмане в хрониках крестовых походов / С.И. Лучицкая. СПб.: Алетейя, 2001. 412 с.; 

Нуруллаев, А.А. Религия и политика / А.А. Нуруллаев. М.: КМК, 2006. 330 с.; Рашковский, Е.Б. Судьбы 

религий и революции: от реформации до постмодерна / Е.Б. Рашковский // Мировая экономика и 

международные отношения: сб. науч. тр. / Научная библиотека Уральского государственного экономического 

университета. Екатеринбург, 2011. С. 99-107. 

 



Задачи: 

1. С региональных позиций выявить генезис современной 

конфессиональной картины в Российской Федерации; 

2. Прояснить идейный фундамент формирования светского пространства 

коммуникации для органов власти и религиозных объединений в России; 

3. Исследовать позитивный опыт межконфессиональной коммуникации  

в современной России; 

4. Обозначить форму участия государственных органов в сфере 

межконфессиональных отношений современной России. 

Научно-практическая значимость исследования заключается в 

возможном использовании его результатов в последующих разработках 

проблем межконфессионально и государственно-конфессионального 

взаимодействия, а также участия государства в координации 

межконфессиональных отношений. Результаты исследования могут быть 

актуальными не только религиоведения, но и для смежных дисциплин. 

Методологическая база исследования: 

Предполагается использовать историко-генетический метод и 

сравнительно-исторический анализ. 

Научная новизна данного исследования может быть выражена в 

следующих положениях: 

1. С позиций историко-генетического анализа выявлено отсутствие 

обязательной связи на региональном уровне между конфессиональной 

сложностью и этноконфессиональной напряженностью. 

2. Прояснены истоки специфики светской модели государственно-

конфессиональных отношений в Российской Федерации, имеющей 

выраженные особенности в подходах к работе с конфессиями и 

межконфессиональным отношениям; 

3. Выявлена роль динамики становления светского пространства 

Российской Федерации в качественной трансформации государственно-

конфессионального взаимодействия;  



4. Обозначена форма участия государства в сфере межконфессиональных 

отношений современной России. 

Положения, выносимые на защиту: 

1. Саратовская область имеет сложную конфессиональную картину, 

обусловленную её историческим развитием, что, тем не менее, не привело к 

возникновению серьёзной межконфессиональной и межэтнической 

напряжённости;  

2. Развитие государственно-конфессиональных отношений в России 

происходило  в единстве процессов трансляции традиции, эволюции 

государственно-конфессиональных отношений и революционных процессов в 

указанной сфере; результатом подобного развития стала светская модель 

государственно-конфессиональных отношений, имеющая выраженные 

особенности в подходах к работе с конфессиями и межконфессиональным 

отношениям; 

3. Диалог конфессий в современной России затруднён в силу 

динамичного становления светского пространства Российской Федерации, что 

стало результатом длительного развития и последующего крушения 

предыдущих моделей государственно-конфессионального взаимодействия. 

4. Политика государства в области межрелигиозных отношений может 

быть охарактеризована как попытка создать кооперационную модель 

взаимодействия религиозных объединений на основе светского пространства и 

реализации общественных инициатив. 

Результаты исследования были апробированы в ходе реализации 

научно-образовательного проекта «Философия. Теология. Религиоведение», а 

также во время выступления на конференции и в публикациях автора6. 

Структура работы. Работа состоит из введения, заключения, 2 глав и 4 

параграфов. 

                                                             
6Пшеничников А.А. Динамика религиозности в современном российском обществе // Изменяющийся мир, 

общество, государство, личность. Сборник материалов IV международной научной конференции. – Саратов, 

ИЦ «Наука», 2015. С. 346-351. 

Pshenichnikov A.A. Contemporary religiousness in modern Russian society // “Young Scholars’ Research in the 

Humanities”. Saratov, 2016.  



Глава 1. Первая глава охватывает корпус проблем, посвящённый 

формированию конфессиональной картины Саратовской области, исторической 

динамике данного процесса и текущему состоянию религиозных движений на 

территории Саратова и области. В результате было выявлено, что Саратовская 

область, равно как и Россия в целом является регионом 

поликонфессиональным, обилующим многочисленными этническими и 

религиозными группами. Каждая из данных групп возникла на территории 

Саратовской области в результате её исторического, экономического и 

социального развития. На территории Саратовской области, исторически, 

сходятся интересы трёх авраамических религий. В более поздние время здесь 

возникают и буддийские, а также многочисленные малые религиозные группы. 

Во второй половине первой главы анализируются вопросы, связанные с 

историческим и правовым развитием государственно-конфессиональных 

отношений в России. В результате разработки данной проблемы было 

выявлено, что государственно-конфессиональные отношения в России прошли 

ряд этапов: с X-XVIII век (симфония властей), с XVIII-XX век (государственная 

религия), в XX веке (государственный атеизм), в конце XX-XXI вв. (светское 

государство). В свою очередь в правовом поле можно отметить совершенно 

иную ситуацию: в период с X по начало XX века в государственно-

конфессиональных отношениях формировалась такая правовая система, 

которая подчёркивала главенствующую роль православия и Русской 

православной церкви. С первой четверти XX века и по настоящее время право в 

области государственно-конфессиональных отношений можно с полной 

уверенностью назвать светским. 

Глава 2. Вторая глава целиком посвящена вопросам 

межконфессионального взаимодействия на территории России, а также 

влиянию государства на данные проблемы. В результате, было выявлено, что 

правовой составляющей для ведения межконфессионального в России нет, 

государственно-конфессиональные отношения имеют проекцию на 

межконфессиональные. Государство проявляет заинтересованность в наличии 



межконфессионального диалога, выступает медиатором в этих вопросах. 

Межконфессиональный диалог в России осуществляется, прежде всего, между 

«духовно» близкими конфессиями, прежде всего это различные христианские 

направления, а также ислам и иудаизм. Полем, в котором может строиться 

межконфессиональный диалог может быть благотворительность, а также 

противостояние общим угрозам, таким как терроризм, наркомания, алкоголизм 

и другие, общественно значимые вопросы. 

Вторая часть второй главы посвящена государственному регулированию 

межконфессиональных отношений. Здесь, на наш взгляд, помимо 

заинтересованности государства в данном диалоге, о котором мы уже 

упоминали, стоит также сказать об оборотных сторонах государственной 

поддержки, которые могут сказываться на межконфессиональном диалоге. 

Выделяя ту или иную конфессию, государство должно отдавать себе отчёт в 

том, что это может негативно сказаться на межконфессиональном диалоге, 

затруднить его. 

Заключение. В заключении работы подведены итоги. Данная 

диссертационная работа представляет собой комплексное исследование 

государственно-конфессиональных и межконфессиональных отношений в 

современной России и может служить материалом для других 

исследовательских работ. Целью нашей работы являлось изучение 

межконфессиональных и государственно-конфессиональных отношений, а 

также определение роли государства в координации межконфессиональных 

отношениях. Важно заметить, что в современной России государство отделено 

от церкви, поэтому власти могут лишь опосредованно влиять на координацию 

межконфессиональных отношений через законодательство страны. 



Список использованных источников 

 

1. Алов, А.А., Владимиров, Н.Г. Иудаизм в России / А.А. Алов, Н.Г. 

Владимиров. М.: Институт наследия, 1997. 98 с. 

2. Алов, А.А., Владимиров, Н.Г. Буддизм в России / А.А. Алов, Н.Г. 

Владимиров. М.: Институт наследия, 1996. 68 с. 

3. Бакаева, Э. П. Буддизм в Калмыкии. Историко-этнографические очерки / 

Э.П. Бакаева. Элиста.: Калмыцкое книжное издательство, 1994. 

4. Балагушкин, Е.Г. Нетрадиционные религии в современной России: в 2 Ч. 

/ Е.Г. Балагушкин. 1999-2002. 

5. Бурдо, М., Филатов, С.Б. Атлас современной религиозной жизни России. 

Т. 1 / М. Бурдо, С.Б. Филатов. М.; СПб.: Летний сад, 2005. 621 с. 

6. Бурдо, М., Филатов, С.Б. Современная религиозная жизнь России: в 4 Т. / 

М. Бурдо, С.Б. Филатов. М.: Логос, 2004. 

7. Бурьянов С.А. Актуальные вопросы свободы совести / С.А. Бурьянов. М.: 

Московская Хельсинская группа, 2012. 192 с. 

8. Ванчикова, Ц. П., Чимитдоржин, Д. Г. История буддизма в Бурятии: 

1945—2000 гг. / Ц.П. Ванчикова, Д.Г. Чимитдоржин. Улан-Удэ.:Изд-во 

БНЦ СО РАН, 2006. 136 с. 

9. Гараджа, В.И. Протестантизм / В.И. Гараджа. М.: Политиздат, 1972. 200 с. 

10. Деминцева, Е.Б. Ислам в Европе и России / Е.Б. Деминцева. М.: Изд. дом 

Марджани, 2009. 240 с. 

11.  Дмитриев, М.В. Между Римом и Царьградом: генезис Брестской 

церковной унии 1595-1596 гг. / М.В. Дмитриев. М.: Изд-во Моск. ун-та, 

2003. 320 с. 

12. Зеньковский, С.А. Русское старообрядчество: в 2 Т. / С.А. Зеньковский. 

М.: Институт ДИ-ДИК, Квадрига, 2009. 688 с. 

13.  Иваненко, С.И. Основные религиозные центры России / С.И. Иваненко. 

М.: Философская книга, 2004. 60 с.  



14.  Кардини, Ф. Европа и ислам: история непонимания / Ф. Кардини. СПб.: 

Александрия, 2007. 332 с. 

15.  Карташёв, А.В. Очерки по истории Русской Церкви: в 2 Т. / А.В. 

Карташёв. М.: ТЕРРА, 1993. 

16.  Катунский, А.Е. Старообрядчество / А.Е. Катунский. М.: Политиздат, 

1972. 120 с. 

17.  Лиценбергер, О.А. Евангелическо-лютеранская церковь Св. Марии 

(1770-1935) / О.А. Лиценбергер. Саратов.: Изд-во Сарат. ун-та, 1995. 102 

с. 

18.  Лиценбергер, О.А. Римско-католическая церковь в России: история и 

правовое положение / О.А. Лиценбергер. Саратов.: Поволжская Академия 

государственной службы, 2001. 384 с. 

19.  Лункин, Р.Н., Филатов С.Б. Статистика религиозной и конфессиональной 

принадлежности россиян: каким аршином мерить / Р.Н. Лункин, С.Б. 

Филатов // Религия и российское многообразие / Науч. ред. и сост. 

С. Б. Филатов. — М.: Кестонский институт, Летний сад, 2012. 340 с. 

20.  Лучицкая, С.И. Образ Другого: мусульмане в хрониках крестовых 

походов / С.И. Лучицкая. СПб.: Алетейя, 2001. 412 с. 

21.  Малашенко, А.В. Ислам в СНГ / А.В. Малашенко. М.: ИВ РАН, 1998. 176 

с. 

22.  Малашенко, А.В. Ислам для России / А.В. Малашенко. М.: Российская 

политическая энциклопедия, 2007. 192 с. 

23.  Малашенко, А.В. Исламские ориентиры Северного Кавказа / А.В. 

Малашенко. М.: Центр Карнеги, 2001. 139 с. 

24.  Малашенко, А.В. Мой ислам / А.В. Малашенко. М.: РОССПЭН, 2010. 

206 с. 

25.  Мамедзаде, А.А. Свобода совести: истоки, становление, правовая охрана 

/ А.А. Мамедзаде. СПб.: Юрид. центр Пресс, 2013. 568 с. 

26.  Миловидов, С.Ф. Современное старообрядчество / С.Ф. Миловидов. М.: 

Мысль, 1979. 129 с. 



27.  Митрохин, Л.Н. Баптизм: история и современность / Л.И. Митрохин. М.: 

Изд-во РХГИ, 1997. 479 с. 

28.  Митрохин Л.Н. Религия и политика / Л.И. Митрохин. М.: Знание, 1991. 

78 с. 

29.  Митрохин, Л. Н. Современное христианское сектантство / Л.Н. 

Митрохин. М.: Знание, 1962. 40 с. 

30.  Митрохин Л.Н. Христианство и политика: учебное пособие / Л.И. 

Митрохин. М.: ИФ РАН, 2003. 168 с. 

31.  Митрохин Н. А. Русская православная Церковь. Современное состояние 

и актуальные проблемы / Н.А. Митрохин. М.: Новое литературное 

обозрение, 2006. 320 с. 

32.  Мчедлов, М.П. Толерантность / М.П. Мчедлов. М.: Республика, 2004. 416 

с. 

33.  Мчедлов, М. П. Политика и религия / М.П. Мчедлов М.: Советская 

Россия, 1987. 258 с. 

34.  Набиев, Р.А. Власть и религиозное возрождение / Р.А. Набиев. Каз.: 

Издательство Казанского федерального университета, 2014. 304 с. 

35.  Нектарий (Морозов), игум., Балаян, Е.А. О Церкви без предубеждения. 

Беседы со светским журналистом / игум. Н. Морозов, Е.А. Балаян. 

Саратов: Изд-во Саратовской митрополии, 2013. 464 с. 

36.  Нуруллаев, А.А. Религия и политика / А.А. Нуруллаев. М.: КМК, 2006. 

330 с. 

37.  Основные положения социальной программы российских мусульман 

[Электронный ресурс] // Русский архипелаг [Электронный ресурс]: [сайт]. 

URL: http://www.archipelag.ru/agenda/strateg/konfess/conception/islam/ (дата 

обращения: 15.05.2017). 

38.  Основы социальной концепции российского иудаизма [Электронный 

ресурс] // Российская цивилизация [Электронный ресурс]: [сайт]. URL: 

http://xn----ptblgjed.xn--p1ai/node/2498 (дата обращения: 15.05.2017). 



39.  Основы социальной концепции Русской православной церкви 

[Электронный ресурс] // Отдел внешних связей РПЦ  [Электронный 

ресурс]: [сайт]. URL: https://mospat.ru/ru/documents/social-concepts/ (дата 

обращения: 15.05.2017).  

40.  Понкин, И.В. Правовые основы светскости и государства и образования / 

И.В. Понкин. М.: Про-Пресс, 2003. 416 с. 

41.  Рашкова, Р.Т. Католицизм / Р.Т. Рашкова. СПб.: Питер, 2007. 239 с. 

42.  Рашковский, Е.Б. Судьбы религий и революции: от реформации до 

постмодерна / Е.Б. Рашковский // Мировая экономика и международные 

отношения: сб. науч. тр. / Научная библиотека Уральского 

государственного экономического университета. Екатеринбург, 2011. С. 

99-107. 

43.  Ревуненкова, Н. В. Протестантизм /  Н.В. Ревуненкова. СПб.: Питер, 

2007. 224 с. 

44.  Савинский, С.Н.  История евангельских христиан баптистов Украины, 

России, Белоруссии: Ч 1-2 / С.Н. Савинский. СПб.: Библия для всех, 1999-

2001. 

45.  Савинский, С.Н. История русско-украинского баптизма / С.Н. 

Савинский. Одесса.: Богомыслие, 1995. 128 с. 

46.  Свенцицкая, И.С. От общины к церкви: (О формировании христианской 

церкви) / И.С. Свенцицкая. М.: Политиздат, 1985. 224 с. 

47.  Силантьев, Р.Н. Новейшая история ислама в России / Р.Н. Силантьев. М.: 

Алгоритм, 2007. 576 с. 

48.  Социальная позиция протестантских церквей в России [Электронный 

ресурс] // Консультативный совет глав протестантских церквей России 

[Электронный ресурс]: [сайт]. URL: http://www.g-

protestant.com/documents/docs/article/81397 (дата обращения: 15.05.2017). 

49.  Стецкевич, М.С. Религиозная толерантность и нетерпимость в истории 

европейской культуры / М.С. Стецкевич. СПб.: Филологический 



факультет СПбГУ; Факультет свободных искусств и наук СПбГУ, 2013. 

430 с. 

50.  Стецкевич, М.С. Свобода совести: учебное пособие / М.С. Стецкевич. 

СПб.: Изд-во С.-Петерб. ун-та, 2006.  

51.  Уланов, М.С. Буддизм в социокультурном пространстве России / М.С. 

Уланов. Элиста.: Изд-во КалмГУ, 2009. 236 с. 

52.  Фаликов, Б.З. Культы и культура: от Елены Блаватской до Рона Хаббарда 

/ Б.З. Фаликов. М.: Российский государственный гуманитарный 

университет. 2007. 265 с. 

53.  Филатов, С. Б. Католицизм в США, 60-80-е гг. / С.Б. Филатов. М.:Наука, 

1993. 142 с. 

54.  Филатов, С. Б. Религиозная жизнь Поволжья. Прагматичное 

христианство // Религия и общество. Очерки религиозной жизни 

современной России. — М.-СПб.: Летний сад, 2002. С. 58-74. 

55.  Филатов, С. Б. Русская Церковь перед выбором: Свобода совести или 

духовная монополия? // Логос. Диалог Восток-Запад. 1995, № 50. 

56.  ФЗ «О свободе совести и религиозных объединениях» от 26.09.1997 г. № 

125-ФЗ [Электронный ресурс] // Информационно-правовое обеспечение 

ГАРАНТ [Электронный ресурс]: [сайт]. URL: 

http://base.garant.ru/171640/#friends (дата обращения: 15.05.2017). 

57.  Шахов, М. О. Вероисповедная политика Российского государства: 

учебное пособие / Отв. ред. М. О. Шахов. М.: Изд-во РАГС, 2003. 

58.  Шахов, М.О. Правовые основы деятельности религиозных объединений 

в Российской Федерации / М.О. Шахов. М.: Изд-во Сретенского 

монастыря, 2013. 528 с. 

59.  Шахов, М. О. Реализация принципа светскости государственной 

гражданской службы в Российской Федерации / М.О. Шахов. М.: Изд-во 

РАГС, 2006. 

60.  Шахов, М. О. Старообрядчество, общество, государство / М.О. Шахов. 

М.: Изд-во «СИМС», 1998. 208 с. 


